
DIE ÄRZTIN
sCHAUSPIEL

von Robert Icke, sehr frei  
nach „Professor Bernhardi“  
von Arthur Schnitzler
Deutsch von Christina Schlögl



MENsCH- 
sEIN  
IsT NICHT  
EINFACH.



DIE 
ÄRZTIN

von Robert Icke, sehr frei nach „Professor Bernhardi“ 
von Arthur Schnitzler

Deutsch von Christina Schlögl



s



Premiere: 8. März 2025 im Schauspielhaus

Aufführungsdauer: ca. 2 Stunden 40 Minuten, eine Pause

Aufführungsrechte: Rowohlt Theater Verlag Hamburg

Das Schauspiel des Staatstheaters Nürnberg dankt dem Förderverein 
Schauspiel Nürnberg für die Unterstützung. 

Regieassistenz und Abendspielleitung: llka Nordhausen / lnspizienz: Tommy Egger / Soufflage: Beatrice 
Zuber, Delia Matschek (Endproben) / Bühnenbildassistenz: Thays Runge / Kostümassistenz: Evgenia 
Dimova, Johanna Kaiser / Dramaturgiehospitanz: Lars Lehmann / Übertitel: Kristina Wadepohl, Luisa Raab, 
David Doczkal / Werkstudentin: Emma Kappl / Freiwilliges kulturelles Jahr: Nele Marie Müller, Annett Novikov

Technischer Direktor: H.-Peter Gormanns / Referentin des Technischen Direktors: Henriette Barniske / 
Werkstättenleiter: Hubert Schneider / Konstrukteur: Domenik Krischke / Bühne: Florian Steinmann 
(Technischer Leiter), Stefan Joksch (Bühneninspektor), Bernd Wagner (Bühnenmeister) / Beleuchtung: 
Florian Steinmann, Wolfgang Köper, Katta Lehmann, Günther Schweikart / Ton und Video: Boris Brinkmann, 
Stefan Witter, Dominic Jähner, Joel Raatz / Masken und Frisuren: Dirk Hirsch, Kathrin Bornmüller / 
Requisiten: Urda Staples, Felix Meyer / Kostümdirektion: Susanne Suhr / Herstellung der Dekoration: 
Werkstätten des Staatstheaters Nürnberg / Marco Siegmanski (Vorstand Schlosserei) / Dieter Engelhardt 
(Vorstand Schreinerei) / Thomas Büning (Vorstand Malsaal)

Fotografieren sowie Ton- und Videoaufzeichnungen sind aus urheberrechtlichen Gründen nicht gestattet. Wir 
bitten Sie, Ihre Mobiltelefone vor Beginn der Vorstellung auszuschalten! Das Staatstheater Nürnberg ist eine 
Stiftung öffentlichen Rechts unter gemeinsamer Trägerschaft des Freistaats Bayern und der Stadt Nürnberg.

Ruth Wolff: Julia Bartolome
Pater Jacob Rice / Herr Ronan: Matthias Luckey
Roger Hardiman: Pola Jane O’Mara
Brian Cyprian: Ksch. Adeline Schebesch
Paul Murphy / Frau Taylor: Elina Schkolnik
Michael Copley / John Coleman: Justus Pfankuch
Rebecca Roberts / Herr Wilson: Aydın Aydın
Jemima Flint / Herr Williams: Amadeus Köhli
Sami / Junior / Frau Jones: Claudia Gyasi Nimako
Charlie / Herr Smith: Ksch. Thomas Nunner /  
Ksch. Pius Maria Cüppers

Regie: Martina Gredler
Bühne: Sophie Lux
Kostüme: Moana Stemberger
Musikauswahl, Sounddesign, Komposition: Vera Mohrs
Licht: Günther Schweikart
Dramaturgie: Eva Bode

s

3BESETZUNG

s

3



4

s

ZUM STÜCK

Ruth Wolff ist eine angesehene Ärztin und Direktorin 
des Elisabeth-Instituts, einer privaten Klinik mit dem Schwer-
punkt Alzheimerforschung. Für die 14-jährige Emily kann sie 
nichts mehr tun: Die Tochter streng katholischer Eltern führte 
heimlich zu Hause einen Schwangerschaftsabbruch durch, liegt 
nun an den Folgen im Sterben und ist nicht bei vollem Bewusst-
sein. Als ein Pfarrer unangekündigt vor dem Krankenzimmer 
auftaucht, um ihr die Sterbesakramente zu spenden, stellt sich 
Ruth ihm in den Weg. Denn Emily würde erst durch seine An-
wesenheit erfahren, dass ihr Tod naht – und damit in Angst 
und Panik sterben. Hätte Emily den kirchlichen Beistand für ein 
friedliches Ende gebraucht? Der Vorfall entfacht eine öffentliche 
Debatte, die schnell über den medizinischen Kontext hinaus-
geht. Hätte Ruth anders gehandelt, wenn sie eine Christin wäre? 
Wäre sie ähnlich gewaltsamen Anfeindungen ausgesetzt, wenn 
sie ein katholischer Mann und keine jüdisch-säkulare Frau wäre? 
Spielen Antisemitismus und Rassismus eine Rolle? Während 
Ruth mit aller Kraft versucht, „nur Ärztin“ zu sein, konfrontiert 
die Realität sie mit ihren Privilegien und Marginalisierungen in 
einer Kontroverse, in der es um Macht, Konkurrenz und Identi-
täten geht und um tief verwurzelte Vorurteile.

Robert Ickes moderne Adaption von Schnitzlers 
„Professor Bernhardi“ stellt Fragen zu Geschlecht, Herkunft und 
Privilegien in einer Zeit, in der Zugehörigkeiten sowohl zu Er-
mächtigung als auch zu Ausgrenzung führen. Martina Gredler, 
Sophie Lux und Moana Stemberger fordern in ihrer Inszenierung 
und Ausstattung die Wahrnehmung des Publikums heraus –  
und führen vor, wie Vorannahmen und Zuschreibungen an 
Menschen funktionieren. 





6

s



7

s



8

s



In Arthur Schnitzlers „Professor Bernhardi“ verweigert 
der Arzt Bernhardi einem katholischen Pfarrer den Zugang zu 
einer Patientin, die an einer unsachgemäß durchgeführten (und 
damals verbotenen) Abtreibung verstirbt. Sie deliriert, ist be-
rauscht von nahtodbedingten Euphorieschüben und stirbt ohne 
die katholischen Sterbesakramente. Bernhardi handelt nach 
eigener Aussage rein humanistisch, will die Patientin schützen, 
aber auch hier erhebt die Öffentlichkeit den Vorwurf von anti-
christlicher Diskriminierung und entfacht eine Hetzkampagne 
gegen den jüdischen Klinikleiter. Der im Wien des beginnenden 
20. Jahrhunderts fest verankerte Antisemitismus treibt neue 
Blüten, die Sponsoren treten zurück, Bernhardi wird in einem 
tendenziösen Prozess zu Haft verurteilt, seine Fürsprecher 
als von jüdischer Solidarität voreingenommen und damit nicht 
glaubwürdig verunglimpft. Die antisemitischen Deutsch-
nationalen und Klerikalen sehen in der Verurteilung Bernhardis 
ihre politische Einstellung bestätigt, die Liberalen feiern 
Bernhardi als Märtyrer.

PERsPEKTIVEN: 
VON sCHNITZLER 
ZU ICKE

s

9



Schnitzlers bitter als „Komödie“ bezeichnetes Stück 
kritisiert die politische Vereinnahmung von Bernhardis Handeln 
und portraitiert den grassierenden Antisemitismus der Gesell-
schaft Österreich-Ungarns. Zu seiner Schaffenszeit dominierten 
in Wien rechtspopulistische, klerikale und deutschnationale 
Gruppierungen. Im Parlament haben sich die Christsozialen 
und Deutschnationalen zu einer antisemitischen Mehrheit ver-
bündet. In Opposition standen Liberale und Sozialdemokraten, 
die sich dem Antisemitismus entgegenstellten. 

In dieser Stimmung schrieb Schnitzler, der selbst 
jüdischer Arzt war, seinen „Professor Bernhardi“ in mehreren 
Fassungen – erst in späteren Varianten machte er den Anti-
semitismus zum Thema. Er musste sein Stück gegen Zensur-
behörden verteidigen und strich im Lauf der Bearbeitungen 
politisch kritische Stellen. Dennoch blieb es in der Donau-
monarchie Österreich-Ungarn bis zu ihrem Zerfall verboten und 
kam stattdessen in Berlin 1912 zur Uraufführung. 

Menschsein ist nicht einfach.

Ein Jahrhundert später sind die Gesellschaften Europas 
pluraler: Religiöse Minderheiten, jüdische Communities, FLINTA*  1,  
Queers und People of Color 2 haben sich gegenüber einer 
weißen 3, patriarchalen, heteronormativen Mehrheit Rechte er-
kämpft und müssen sie weiterhin gegen Angriffe, vor allem 
seitens rechtspopulistischer Parteien, verteidigen. Der britische 
Autor und Regisseur Robert Icke nimmt die Motive Schnitzlers  
auf, verdichtet die Figuren, bettet die Handlung in unsere 
Gegenwart und versetzt sie nach Großbritannien. Der Haupt-
konflikt bleibt bestehen: Die jüdische Ärztin versperrt dem 
katholischen Pfarrer, hier Person of Color, den Weg zur Patientin 
unklaren Glaubens, die Öffentlichkeit brodelt. Ickes Adaption 
führt vor Augen, dass die heutigen Emanzipationskämpfe sich 
in der Zwischenzeit leider nicht erübrigt haben und sich ferner 
nicht entlang klar abgegrenzter Gräben bewegen, sondern 
eine einzelne Person wegen eines Aspekts ihrer Identität dis-
kriminiert, wegen eines anderen übervorteilt werden kann. 
Ruth Wolff ist antisemitischer Gewalt ausgesetzt, befindet 

1	 Frauen, Lesben, Inter -, Nichtbinäre - , Trans- und Agenderpersonen
2	 internationale Selbstbezeichnung von/für Menschen mit Rassismuserfahrungen
3	 weiß wird kursiv geschrieben, wenn es eine gesellschaftliche Machtposition  
	 und Norm bezeichnet

s

10 PERSPEKTIVEN



sich jedoch gleichzeitig als weiße Akademikerin und Chefin 
einer Klinik gegenüber People of Color wie Pater Rice in einer 
privilegierten Position. Aus der antisemitismuskritischen Warte 
muss Ruth geschützt, aus der rassismuskritischen für den Vor-
fall kritisiert werden. In einer Gesellschaft, in der Misstrauen 
gegenüber People of Color immer noch verbreitet ist, ist Ruths 
vermeintlicher Argwohn gegenüber einem Schwarzen Pfarrer 
problematisch. In derselben Gesellschaft, die ihren jüdischen 
Mitgliedern in der Vergangenheit Berufsverbote erteilt hat (in 
Großbritannien bis 1890) und deren Antisemitismus nicht nur 
bis heute fortbesteht, sondern neue, brutale Höhepunkte er-
reicht, ist das Untergraben von Ruths beruflicher Autorität 
durch Pater Jacob Rice ebenfalls problematisch. „Mensch-Sein 
ist nicht einfach“ – Manchmal sind die Dinge eben gleich-
zeitig richtig und falsch, manchmal weder richtig noch falsch, 
manchmal schließen sich zwei Perspektiven aus und müssen 
doch beide bestehen.

Nur, weil du niemanden siehst, heißt das nicht, dass da niemand ist 

Einzelne Handlungen, Nicht-Handlungen und Aus-
sagen können in der Mikroperspektive einer Ärztin, die eine 
Patientin behandelt, ihre Berechtigung haben und dennoch 
aus der Makroperspektive ethisch verwerflich sein. Mikro-
perspektive: Die Ärztin hat in bestem Wissen und Gewissen 
die Patientin Emily vor der Nachricht ihres Todes verschont; sie 
hat abgewogen und eine medizinisch sinnvolle Entscheidung 
getroffen. Makroperspektive: Ruths Worte und ihr Verhalten 
reproduzieren im gesellschaftlichen Gesamtzusammenhang 
unbewusst Rassismen. Perspektivwechsel: Der Aufschrei, die 
öffentlichen Anfeindungen betreffen auch sie als Frau in hoher 
Position mit jüdischen Vorfahren und sind ein Zeichen von 
frauenfeindlicher und antisemitischer Gewalt. 

Das alles zu berücksichtigen erfordert Nachsicht, 
soziale und emotionale Intelligenz und Zeit – was selten ge-
geben ist in schnellen, effekthascherischen Kommentarspalten 
der Online-Portale und Social Media. Der Konkurrenzkampf um 
Aufmerksamkeit, um Klicks kann grundsätzlich berechtigte An-
liegen zu medialen Großangriffen verzerren. Auf der anderen 
Seite ermöglichen Medienkompetenz und -zugang Willens-
bildung und Meinungsäußerung. 

s

11PERSPEKTIVEN



Worte sind Worte?

Aktivismus und Wissenschaft haben die Wirkmecha
nismen von scheinbar unschuldiger Sprache und Handlung auf-
gedeckt: Sprache bildet nicht nur ab, sondern formt auch das 
Denken und die Realität. Einzelne Worte oder Redewendungen, 
die einen rassistischen oder antisemitischen Ursprung haben 
oder in der Geschichte rassistisch oder antisemitisch auf-
geladen wurden, können diese gruppenbezogenen Menschen-
feindlichkeiten systematisch normalisieren, reproduzieren und 
Menschen verletzen; Das N-Wort ist das beste Beispiel, das 
noch vor 60 Jahren als „nicht böse gemeint“ und „auf keinen 
Fall rassistisch“ arglos gebraucht wurde. Dank diskriminierungs-
kritischer Bildungsarbeit und einer Sensibilisierung ist das 
Problembewusstsein bei vielen da. Seitdem ziehen andere 
Begriffe nach, und auf der einen Seite stößt dies einen Lern-
prozess an, auf der anderen eine Abwehrhaltung. Einzelne 
Handlungen können, je nach Situation, diskriminieren – ganz 
egal, ob abwertend gemeint oder wohlwollend. Sie können ein 
Zeichen sein, ein Sinnbild für eine übergeordnete strukturelle 
Diskriminierung. Worte sind eben nicht einfach Worte. „Ich bin 
Ärztin, sonst nichts“ lässt aus, dass auch Ruths Identität zum 
Kontext gehört, ob sie will oder nicht. Sie macht sich nichts 
aus Gruppen, möchte ihre Zugehörigkeiten selbst entscheiden 
und beansprucht das auch für jede*n andere*n; ihr blinder 
Fleck ist dabei die Lebensrealität von z. B. People of Color, die 
sich nicht gegen ihre Rassifizierung entscheiden können: „Ich 
werde ständig dazu gezwungen, mir der Gruppen bewusst zu 
sein, denen ich angehöre, sobald ich aus der Haustür trete. 
Die Gesellschaft unterteilt uns in Gruppen: Das passiert ganz 
automatisch.“. Ruths Wunsch, dass sich alle von jeglicher Zu-
schreibung frei machen können und autonom entscheiden, was 
sie ausmacht, ist ein ehrbarer Gedanke, aber ein utopischer. 

s

12 PERSPEKTIVEN



Ich mache mir nichts aus Gruppen

Die Frage nach ethischem Handeln ist mit Berück-
sichtigung aller Kontexte und Identitäten eine sehr schwierige. 
„Unpolitische“ und identitätspolitisch unabhängige Hand-
lungen sind in diesen Dilemmata nahezu unmöglich. Wie 
werden die Folgen meines Handelns von außen, aus anderen 
Perspektiven betrachtet? Gibt es universelle Moral? Wann 
sind Einzelfallentscheidungen frei vom Großen und Ganzen 
zu fällen, wer profitiert davon, wer leidet darunter? Robert 
Ickes Stück beantwortet keine dieser Fragen. Es ist vielmehr 
ein Plädoyer für Komplexität, eine Erinnerung daran, dass die 
jeweilige Perspektive jeder Konfliktpartei für die Beurteilung 
des Konflikts entscheidend ist. Auch abseits aller Kontroversen 
sind Perspektivwechsel für ein diskriminierungssensibles Mit-
einander essenziell: „Es geht um ein generelles Bewusstsein für 
Menschen, die nicht sind wie Sie“. Es geht um Empathie.

Eva Bode

s

13PERSPEKTIVEN



BÜHNE

s

14

Der ungläubige Thomas 

Der italienische Maler Michelangelo Merisi da Caravaggio 
(1571 – 1610) hat mit „Der ungläubige Thomas“ eines seiner be-
rühmtesten Werke geschaffen. Sie zeigt die biblische Szene des 
zweifelnden Apostels Thomas, der sich mit eigenen Augen von 
der Auferstehung Christi überzeugt: Jesus selbst führt die Hand 
Thomas’ zu seiner Wunde. „Weil du mich gesehen hast, hast du 
geglaubt; selig sind die, die nicht gesehen und doch geglaubt 
haben.“ Aus der Szene spricht der Widerstreit aus Glauben und 
Zweifel sowie der Drang, den eigenen Zweifel durch Erfahrungen 
zu überwinden. 



15

s



16

s



E. B.: Du beschäftigst dich u.a. in deinen Romanen damit, wie 
Identitäten entstehen und wer sie gestaltet. Dein Bestseller 
„Identitti“ wurde auch für die Bühne adaptiert – Ist das Theater 
ein guter Ort, um über Identitäten zu sprechen?

M. S.:	 Das Theater ist ein super Ort, um über Identitäten zu 
sprechen! Hauptsächlich, weil das Theater ohnehin 
darüber spricht. Dann ist das Theater aber auch ein Ort, 
das seinen eigenen Ballast mitbringt, da die Häuser hier 
ja einfach in der Regel weiße Ensembles haben. Es gibt 
einen historischen Grund dafür. Und dann werden vor 
allem weiße Geschichten erzählt …

	 Umgekehrt ist der Anspruch, Leute dürfen nur noch  
sich selbst spielen, absurd. Das stimmt nicht. Aber wir 
stehen halt in diesen Traditionen! Deshalb finde ich das 
ja bei euch total spannend, dass ihr viel mit diesen  
Traditionen brecht. 

sICHTWEIsE
Mithu Sanyal ist Kulturwissenschaftlerin, Autorin, Journalistin und Kritikerin. In 
ihren Werken thematisiert sie auf humorvolle und spielerische Weise Identitäten 
als Konstrukte. Wie Robert Icke in „Die Ärztin“ bringt Mithu Sanyal Diskurse zur 
Sprache, indem sie Geschichten dafür findet; literarische Figuren, für die diese 
Diskurse Lebensrealität bedeuten. Hier spricht Mithu Sanyal mit der Drama-
turgin Eva Bode über die Konflikte und Fragen, die „Die Ärztin“ verhandelt.

s

17



In „Die Ärztin“ wird explizit durch die Besetzung gebrochen: Peo-
ple of Color spielen weiße und andersrum, Frauen spielen Männer  
und andersrum. Die Geschichte der Darstellung Schwarzer  1 
Menschen durch weiße ist ja allerdings von Rassismus durch-
zogen. Wie siehst du das: Sollte eigentlich jeder alles spielen 
können?

	 Also in der utopischen Welt sollte jeder alles spielen 
können, aber wir können ja nicht so tun, als hätten wir 
keine Vergangenheit. Das Problem mit den weißen, die 
Schwarze spielen, liegt zum Teil in der Tradition der 
Minstrel-Shows, eine im 18. und 19. Jahrhundert in den 
USA populäre Show, in der People of Color stereotypisch 
von weißen verkörpert wurden, um sich über sie lustig 
zu machen.

	 Heutzutage ist zumindest in Deutschland das Problem, 
dass die Theaterliteratur für Schauspieler*innen, die in 
irgendeiner Form nicht-weiß sind, zum großen Teil eigent-
lich nur Rollen hat, wenn dabeisteht „Ein Schwarzer“.

	 Wenn in „Die Ärztin“ sowieso die Rollen dynamisch 
genau entgegengesetzt besetzt werden, wäre es ja um-
gekehrt eher absurd, wenn die Schwarzen Rollen weiter 
von Schwarzen gespielt werden müssten. Das hätte ja 
die unterschwellige Bedeutung, Schwarz sein sei etwas 
Wesenhaftes. Dabei ist das ja genauso eine konstruierte  
Identität. Problematisch wäre es, wenn alle weißen 
Rollen von weißen gespielt würden und dann die eine 
Schwarze Rolle auch von einem weißen. 

	 Wie ist unsere Erwartung an eine Figur, wenn wir vorher 
die Information bekommen, sie ist Schwarz oder sie ist 
was auch immer? Dass wir immer denken, wir würden 
Figuren „objektiv“ beurteilen und dann merken wir, 
welche große Rolle die Information aber für uns in der 
Bewertung spielt und was das mit uns macht, wenn das 
mal erschüttert wird. Wir sehen unseren Bias, unsere 
Voreingenommenheit, nicht. Wir sind verblendet von 
unserem Bias. Und es ist total wichtig, das sichtbar zu 
machen. 

1	 „Schwarz“ mit großem S ist die Selbstbezeichnung und beschreibt keine „reelle“  
	 Farbe sondern eine von Rassismus betroffene gesellschaftliche Position

s

18 SICHTWEISE



Der Ärztin Ruth Wolff ist es wichtig, dass heutzutage jeder und 
jede entscheiden könne, was sie oder ihn ausmache – Transper-
sonen müssten sich beispielsweise nicht über ihr zugewiesenes 
Geschlecht identifizieren. Sie selber will sich auch nicht in eine 
Schublade pressen lassen, nur weil ihre Eltern jüdisch sind.  

	 Es ist leider eben nicht für jeden so. Das ist ja auch bei 
einer Transfrau wahrscheinlich nicht einfach eine Ent-
scheidung gewesen und puff, kein Problem, sondern ein 
Kämpfen mit großen Widerständen. Das ist aus einer 
privilegierten Position heraus schwer zu begreifen: Wenn 
du das Problem nicht hast, dann ist es kein Problem. 
Es ist auch viel, viel leichter, Verletzungen zu verzeihen, 
die anderen Menschen zugefügt werden. Weil natürlich 
weißt du, es ist nicht böse gemeint und so weiter, aber 
trotzdem: Weil du den Impact nicht selber spürst, wird 
dir das Problem nicht gleichermaßen klar. 

Was sagst du eigentlich Kritiker*innen, die kein so ausgeprägtes 
Verständnis für Identitätsdiskurse haben? Die abschätzig von 
„Cancel Culture“ sprechen?

	 Naja, also ich bin ja immer eine Verteidigerin davon, 
den Diskursraum möglichst breit zu halten. Es gibt viele 
Möglichkeiten, Kritik aufzunehmen, konstruktiv aufzu-
nehmen, ohne direkt zu Canceln, also zu entscheiden: 
Dann veröffentliche ich das Buch nicht oder dann soll 
das Theaterstück nicht gemacht werden. Wie können 
wir konstruktiv mit Kritik umgehen, weil die Kritik ist ja 
total wichtig! Und gleichzeitig wird den Leuten, die Kritik 
geäußert haben, immer gesagt, ihr müsst perfekt Kritik 
äußern. Aber dann wirst du niemals Kritik äußern. 

	 Kunst und Kultur ist nicht linear. Es gibt ja nicht nur das 
eine Richtige. Und der Gedanke, dass wenn wir alles, 
was schwierig ist, rausließen, bliebe nur das Gute übrig, 
geht nicht auf. Wir werden wahrscheinlich in zehn Jahren  
zurückgucken auf das, was wir machen und merken, oh, 
wir hatten auch unsere blinden Flecken. 

s

19SICHTWEISE



20

s



21

s



22

s



23

s



Im Stück fällt der Satz: „Was ich nicht ertrage, ist die endlose 
Unterteilung von Menschen in Gruppen und kleinere Untergrup-
pen von noch kleineren Untergruppen. Wenn man die Mensch-
heit oft genug zerteilt hat, hört sie irgendwann auf zu existieren.“ 
Wie stehst du zu so einer Aussage? 

	 Naja, sie ist halt richtig, also sie stimmt natürlich absolut.  
Die Welt ist aber leider aufgeteilt worden in kleinere 
Gruppen. Und es ist halt auch ein Privileg zu sagen, ja, 
ich will doch einfach nur „wir“ sagen und dann meine 
ich doch alle damit. Und dann sind vielleicht alle mit  
gemeint. 

	 Wenn wir „Deutsche“ sagen, spuckt die Google-Bilder-
suche erstmal weiße, weiße, weiße, weiße Deutsche 
aus und irgendwann dann Donald Trump. Und bevor 
Leute kommen, die eben nicht in dieses weiße Welt-
bild reinpassen, dauert das halt sehr, sehr lange. Das 
heißt, dann zu sagen, wir sind doch alle mit gemeint, ist 
halt an vielen Punkten leider eben in der Realität nicht 
korrekt. Dass dann Leute über diese kleineren, partiku-
laren Gruppen reden, liegt daran, dass wir Teil des Wirs 
sein wollen. Und um das zu erreichen, muss man sagen: 
Es gibt auch noch eine Gruppe, die übersehen wird. 
Also man muss es ja benennen, damit es da in das Wir 
reinkommen kann. Andererseits: Sobald wir über Dinge 
reden, erschaffen wir aber auch diese Wirklichkeit. 
Wenn wir sagen, oh, wir benennen diese Gruppe, dann 
denkt das Gehirn wirklich, ah ja, schwarz und weiß, das 
ist ein totaler Unterschied zwischen dieser neu benann-
ten Gruppe und einer anderen. Obwohl du es ja eigent-
lich aus antirassistischen Motivationen benennst, um 
gleiche Rechte zu erreichen. Das Problem ist, wenn es 
in den Unterscheidungen hängen bleibt! Weil trotzdem, 
und das vergessen wir immer: Das, was uns gemeinsam 
ist, ist viel größer als das, was uns trennt. 

s

24 SICHTWEISE



Du hast es gerade angesprochen, aus welcher Perspektive kann 
man über was sprechen? Darum geht es auch ganz stark im 
Stück. Wer spricht für wen? Wer entscheidet für wen? Beispiels-
weise die säkular-jüdische Ärztin für eine eventuell christliche 
Patientin. Wer handelt für wen? Wer behandelt wen? Und zwi-
schendurch wird auch von Figuren der Extremfall formuliert: Nur 
christliche Ärzt*innen dürfen christliche Patient*innen behandeln.  
Wie denkst du über so einen Konflikt? 

	 Also nur christliche Ärzt*innen dürfen christliche Pati-
ent*innen behandeln, ist natürlich Quatsch. Weil alle das 
Beste für die Patientin wollten, aber mit absolut unter-
schiedlichen Überzeugungen. Und wenn ich was draus 
lerne, dann: Eine Sicht der Welt ist halt eine Sicht der 
Welt. Und wenn es eine andere Sicht der Welt gibt, heißt 
es nicht, dass sie grundsätzlich böse und falsch ist. 
Und da würde ich mir eher mehr Demut wünschen. Und 
dass man da gute Moderationsinstanzen hätte, die den 
beiden Seiten helfen würden, die wichtigen und die hilf-
reichen Informationen der anderen Seite auch zu sehen. 
Es gibt ein Problem, wenn die Ärzte und Ärztinnen nicht 
wissen, in welchem Weltbild sie arbeiten. Wir sollten es 
bewusst haben, dass es Konflikte gibt! Bei der Sache 
mit der Ärztin und dem Priester geht es ja nicht nur 
um Rassismus oder Sexismus oder so, sondern eigent-
lich geht es ja darum, dass zwei Weltbilder aufeinander 
knallen, die beide das Beste für diese sterbende Pa-
tientin wollen und die aber nicht genügend miteinander 
kommunizieren. Und das ist ja eigentlich das Tragische 
daran. Dass die Ärztin im besten Wissen und Gewis-
sen gehandelt hat, glaube ich, aber was ja eigentlich 
die Synthese daraus sein sollte: Es müsste eine Instanz 
geben, die das moderieren kann, die sagen kann, halt, 
was machen wir jetzt? Wie können wir zu einer guten 
Entscheidung kommen? 

s

25SICHTWEISE



Im Stück formieren sich extreme Lager. Übertragen auf unsere 
Wirklichkeit: Wie können wir in solchen Konflikten gemeinsam 
nach vorne denken? 

	 Also ich finde es interessant mit den extremen Lagern. 
Das ist ja in gewisser Form genau das Aktuellste an dem 
Stück.

	 Mir ist wichtig, dass wir verstehen: Das, was wir für rich-
tig halten, muss aus einer anderen Perspektive für an-
dere Menschen nicht richtig sein. Es kann mehr als eine 
Wahrheit geben. Es ist wichtig, zuzuhören, nicht davon 
auszugehen, die andere Seite macht was Böses, weil sie 
ja dumm ist oder verbaut oder verrückt oder verbohrt 
oder ideologisch. Eventuell hat die andere Seite gute 
Gründe, die müssen wir nicht teilen. Aber wir müssen zu 
anderen Erkenntnissen kommen als: Die andere Seite 
muss verlieren. Wir müssen miteinander reden, wir müs-
sen einander zuhören.

Vielen Dank!

s

26 SICHTWEISE



27

s



28

s



29

s



30

s



31

s



32

s



Ich bin der Welt abhanden gekommen,
Mit der ich sonst viele Zeit verdorben,
Sie hat so lange nichts von mir vernommen,
Sie mag wohl glauben, ich sei gestorben!
Es ist mir auch gar nichts daran gelegen,
Ob sie mich für gestorben hält,
Ich kann auch gar nichts sagen dagegen,
Denn wirklich bin ich gestorben der Welt.
Ich bin gestorben dem Weltgetümmel,
Und ruh’ in einem stillen Gebiet!
Ich leb’ allein in meinem Himmel,
In meinem Lieben, in meinem Lied!

Friedrich Rückert, Komposition Gustav Mahler

s

33



Die Gewaltgeschichte gegen Juden und Jüdinnen ist eine 
deutsche Vergangenheit, die nichts unberührt gelassen hat. 
Aber auch darüber hinaus ist die deutsch-jüdische Geschichte 
eine Aneinanderreihung von Niederlagen und Katastrophen. Es 
ist Zeit, sich zu fragen, was machen wir eigentlich in der jetzigen 
Situation, in der sich die deutsche Gewaltgeschichte augen-
scheinlich für eine nächste Runde warmläuft? Am 7. Oktober 
ist etwas deutlich geworden, das davor sicher schon da ge-
wesen ist. Aber was sich dann an solchen Momenten fokussiert: 
Antisemitismus existiert in allen Teilen dieser Gesellschaft. 
Wenn ich „alle“ sage, dann meine ich das auch so. „Ja, und was 
müssen wir denn jetzt tun, damit die Geschichte sich nicht 
wiederholt?“ Ich verstehe diese Frage nicht, die Geschichte 
wiederholt sich doch gerade!

Ein wichtiger Aspekt, um sich zu schützen, wäre 
vielleicht, dass man die gegenseitige Verletzbarkeit und Ver-
stricktheit anerkennt: In einer von Gewalt strukturierten Gesell-
schaft kann es doch kein Skandal sein, wenn deutlich wird, dass 
wir mit der Gewalt verstrickt sind. Damit müssen wir umgehen 
lernen; als Einsicht, dass unser Gegenüber Fehler macht. –  
aber auch, und das ist fast noch wichtiger, dass wir nicht auto-
matisch zu den Guten gehören, weil wir etwa auf einer Ebene 
Diskriminierung erleben oder es wirklich gut meinen. Wir sind ja 
keine Staaten, wir haben keine Räson, wir sind Menschen.

DIE GEsCHICHTE 
WIEDERHOLT sICH 
DOCH GERADE.

s

34 ANTISEMITISMUS



Ein wirklich zentraler Aspekt besteht darin, Juden 
und Jüdinnen als Menschen wahrzunehmen. Das klingt jetzt 
vielleicht etwas merkwürdig, aber Juden und Jüdinnen werden 
auch in aktuellen Auseinandersetzungen weniger als lebendige 
Menschen und mehr als Symbole behandelt, an denen sich 
der eigene moralische Status beweisen lässt und um deren 
Besitz daher gerungen wird. Tatsächlich gibt es neben den 
symbolischen Juden aber auch echte Menschen, Menschen mit 
einer Gewalterfahrung, Menschen mit Angst. Menschen aber 
auch mit einer Handlungsmacht.

Wenn ich eine einzige positive Vision formulieren 
müsste, dann, dass wir an dem Punkt weitermachen, an dem 
wir merken, dass auch die eigenen Bezugsgruppen knietief in 
den Diskriminierungs- und Gewaltkontexten drinstehen, die man 
kritisiert hat und überwinden wollte. Die eigene Diskriminierung 
bedeutet eben nicht, dass man selber nicht diskriminieren 
könnte. Die Debatte, ob jemand mit Diskriminierungserfahrung 
Antisemit oder Rassist oder Sexist sein kann, die können wir 
uns sparen. Die Antwort lautet immer: ja, ja, es ist möglich, all 
das zu sein. Es ist sogar wahrscheinlich, dass wir das verinner-
licht haben. Und dann gilt es zu überlegen, wie wir solidarisch 
und im Sinne eines „braver spaces“ voneinander lernen, 
einander weniger Gewalt anzutun. Und die Gesellschaft in 
diesem Sinne zu gestalten.

Max Czollek

s

35ANTISEMITISMUS



Gustav Mahler

Gustav Mahler (1860 – 1911) war österreichischer Komponist,  
Sohn einer jüdischen Familie und Zeitgenosse Arthur Schnitzlers.  
Er stand dem jüdischen Glauben nicht nahe, war aber anti-
semitischer Presse- und Hetzkampagnen ausgesetzt. Mahler 
behandelte in einigen seiner Sinfonien Motive der Auferstehung 
Christi. Nach seiner Konversion zum Katholizismus wurde er 
1897 zum Direktor der Wiener Hofoper bestellt. Neben seiner 
Vertonung des Rückert-Gedichts „Ich bin der Welt abhanden  
gekommen“ erklingen in der Inszenierung Ausschnitte aus dem 
1. Satz seiner Sinfonie Nr. 1 D-Dur, aus dem 1. Satz der Sinfonie 
Nr. 6 a-Moll sowie aus dem 2. und 4. Satz der Sinfonie Nr. 7  
e-Moll („Nachtmusik“). 

Jessye Norman

„Schubladen sind nur für Socken gut“ – Die Opernsängerin 
Jessye Norman prägte diesen Satz. 1945 in Georgia geboren, 
musste auch sie gegen die Schubladen kämpfen, in die sie die 
Gesellschaft als Afroamerikanerin steckte. Auf und abseits der 
Bühne hat sie sich gegen Rassismus behauptet, beispielsweise 
wurde sie für ihre erste Opernrolle in Berlin weiß geschminkt –  
weil eine Schwarze Sängerin undenkbar war. Ihr Zitat ist in „Die 
Ärztin“ Figurentext von Ruth Wolff und ihre Stimme hören wir in 
der Aufnahme vom Lied „Ich bin der Welt abhanden gekommen“. 

MUSIK

s

36



37

s



38

s



39

s



 

Förderverein Schauspiel Nürnberg e. V.: 

Vorstand: Manfred Schmid, Isabelle Schober, Christa Rennette-Arens, Christa Schmid-Sohnle, Gertrud Barth 
www.foerderverein-schauspiel-nuernberg.de

BILDLEGENDE
Titel: Julia Bartolome / S. 6–7 Justus Pfankuch, Aydın Aydın, Julia Bartolome, Claudia Gyasi 
Nimako, Elina Schkolnik, Adeline Schebesch / S. 8 Claudia Gyasi Nimako / S. 15 Pola Jane 
O’Mara / S. 16 Aydın Aydın, Julia Bartolome / S. 20–21 Julia Bartolome, Ensemble / S. 22–23 
Amadeus Köhli, Julia Bartolome / S. 27 Julia Bartolome, Justus Pfankuch, Claudia Gyasi 
Nimako / S. 28–29 Julia Bartolome, Justus Pfankuch / S. 30–31 Elina Schkolnik, Adeline 
Schebesch, Julia Bartolome / S. 32 Matthias Luckey / S. 37 Thomas Nunner / S. 38 Aydın 
Aydın, Adeline Schebesch, Julia Bartolome, Justus Pfankuch, Pola Jane O’Mara, Claudia Gyasi 
Nimako, Elina Schkolnik, Matthias Luckey

NACHWEISE
Inszenierungsfotos: Konrad Fersterer 
Die Fotos wurden während der Probe am 28. 2. 2025 gemacht.

S. 33 Friedrich Rückert: Ich bin der Welt abhanden gekommen (1821)
S. 34–35 Auszug aus: Max Czollek: Instrument der Disziplinierung. Max Czollek über 
Erinnerungskultur. taz die tageszeitung, 9. 1. 2024, aufgerufen am 3. 3. 2025, https://taz.de/ 
Max-Czollek-ueber-Erinnerungskultur/!5984778/ 
Bei allen weiteren Texten handelt es sich um Originalbeiträge für dieses Heft.

Programmheft zur Premiere von „Die Ärztin“ am 8. 3. 2025 im Schauspielhaus / Herausgeber: 
Staatstheater Nürnberg / Staatsintendant: Jens-Daniel Herzog / Schauspieldirektor: Jan 
Philipp Gloger / Redaktion: Eva Bode / Gestaltung: Jenny Hobrecht, Nadine Siegert /  
Corporate Design: Bureau Johannes Erler / Herstellung: Gutenberg Druck + Medien GmbH / 
Das Staatstheater Nürnberg ist eine Stiftung öffentlichen Rechts unter gemeinsamer Träger-
schaft des Freistaats Bayern und der Stadt Nürnberg.

Dieses Heft ist auf zertifiziertem Papier mit Rohstoffen aus nachhaltiger Forstwirtschaft gedruckt.

UNSER DANK GILT

Partner:

Premium-Partner:

CMYK



MAN sOLLTE KEINE  
ERINNERUNGEN  
HABEN IN UNsEREN  
sTELLUNGEN, KEIN 
HERZ WOMÖGLICH. 
ÜBER LEICHEN  
MÜSSEN WIR GEHEN.
Flint in „Professor Bernhardi“ von Arthur Schnitzler



Ob Waschen, Trocknen oder Waschtrocknen: Mit gleich fünf Testsiegern bestätigt  
Stiftung Warentest die AEG Kompetenz in der Wäschepflege. Und damit auch  

den AEG Ansatz, dir mit innovativen Technologien sowie höchsten Qualitätsansprüchen  
einen nachhaltigeren und komfortableren Alltag zu ermöglichen.

F Ü R  A L L E  D I E  M E H R  E R W A R T E N

A E G . D E / T E S T S I E G E R

7000 
WASCHMASCHINE

LTR7A70260

6000 
WASCHMASCHINE

L6FGB51470

9000 
WÄSCHETROCKNER

TR9T75680

8000 
WÄSCHETROCKNER

TR8T70680

9000 
WASCHTROCKNER

L9WEF80690

TESTSIEGER
GUT (1,9)

Ausgabe 11/2024

24
D

B
83

AEG LTR7A70260

Im Test:
4 Toplader
Waschmaschinen 
mit 1200 U/min

TESTSIEGER
GUT (1,8)

Ausgabe 11/2023

AEG L6FBG51470

Im Test:
10 Waschmaschinen 
(Frontlader 1400 U/min)

23
P

P
35

TESTSIEGER
GUT (2,0)

Ausgabe 09/2023

AEG TR8T70680

Im Test:
11 Trockner mit 
Wärmepumpe

23
D

V
80

TESTSIEGER
GUT (2,0)

Ausgabe 11/2023

AEG L9WEF80690

Im Test:
4 Waschtrockner 
(9 kg Waschen und 
6 kg Trocknen)

23
X

T
01

A U S G E Z E I C H N E T  A U F 
G A N Z E R  L I N I E

Setze auf überzeugende Qualität von AEG




